Traducdo mal feita de “La Trama Alternativa” da Giusi Palomba.

A cultura do reprender online e a serie | May Destroy You (157 — 165)
Novas masculinidades (172 — 192)

Se ha uma série verdadeiramente transformadora, que encena muitos dos temas que tento
abordar nestas paginas — desde a ineficacia do binémio vitima/agressor até o fracasso do
sistema judicial, desde o papel das redes sociais até a resolugado de conflitos, desde a
importancia do controle sobre a prépria histéria por parte de quem sofreu o abuso até as
possibilidades e estratégias de cura de traumas — € "| May Destroy You: Trauma e
Renascimento”, da genial Michaela Coel, autora, atriz e roteirista britanica. "I May Destroy
You" é escrita de maneira excelente e consegue penetrar no coragao da cultura millennial,
falando de comunidade, sexualidade, género e da negritude britnica nestes anos
complexos. A histéria, inspirada na biografia da propria Coel, que durante as flmagens de
"Chewing Gum", uma producao anterior, sofreu um abuso, explora com perspicacia e
extrema graga a pervasividade da violéncia de género em todos os ambitos, sem evitar
tocar em temas dolorosos, como a violéncia entre homens gays. Arabella € uma jovem
autora negra muito conhecida nas redes sociais, que vive na zona de Hackney em Londres,
e que tenta se recuperar apés um estupro ocorrido apdés uma noite no bar com amigos,
facilitado por drogas adicionadas a sua bebida, e do qual inicialmente nao se lembra de
nada. A protagonista tenta entender como pode se recuperar, como pode se reencontrar,
depois que a sua imagem se fragmentou em mil pedacos, estressada por pressdes externas
e internas, perdida junto com uma memoaria que ressurge aos poucos. A for¢a dos
personagens que se revezam na histéria esta na sua profundidade e nas multiplas facetas:
ninguém € bom ou mau, certo ou errado, um bom amigo ou um mau amigo, pelo menos até
que as lentes das redes sociais intervenham para julgar todos os comportamentos através
destes opostos. Quando a policia informa Arabella que nao conseguiram encontrar seu
agressor e que seu caso foi encerrado, ela vive uma profunda crise de sentido que a leva a
se reconciliar com a parte obscura e complexa de suas emog¢des em relagao a violéncia. A
historia € em grande parte o relato dessa reconciliacdo, antes e depois do encerramento do
caso, que tropeca nos obstaculos mais ébvios e naqueles que demoram mais para se
revelar. Para estar ao lado de Arabella, os amigos desde o inicio organizam um intenso
programa de atividades de autocuidado. E Terry, a melhor amiga, quem marca os tempos.
Mas o que acontece se o autocuidado e o amor-préprio obsessivamente invocados se
traduzem apenas em acdes mecanicas, sem envolvimento, documentadas com hashtags,
stories e postagens no Instagram das quais Arabella ndo consegue se desligar? O tempo
para realmente se deter, ouvir os sinais do corpo que sofre, e permitir-se observar
realmente a extensao da ferida chega apenas depois, quando se abre outro espacgo: o de
um grupo de sobreviventes que compartilham histérias de seus proprios abusos, dos quais
Arabella se torna uma das participantes mais envolvidas. O feedback das outras
sobreviventes, o retorno dessas vozes que falam olhando-a nos olhos, nutre a consciéncia
de Arabella muito mais do que uma lista mecéanica de atividades e de um publico
desconhecido que a observa pelo buraco da fechadura das redes sociais sem que ela
possa vé-los. Porque, como ja dissemos, a resposta ao trauma nao é sempre a mesma, e
todas as nuances de sentido e da dor ndo podem ser resumidas em palavras iguais para
todos, como num jogo de pingue-pongue do qual ndo se pode escapar jamais. Michaela
Coel comecga nessas cenas a penetrar na conturbada relagdo com as redes sociais, as
quais dedicara muito mais espaco, ilustrando as formas como podem interferir nos



momentos de crise, e investigando sua evolugao no pos-#MeToo. Quando, durante uma
entrevista, perguntam-lhe sobre o porqué da grafica animada do titulo — "I May Destroy You"
€ primeiro digitado por completo, mas depois "You" desaparece, € apagado — Coel oferece
uma nao-resposta: «Eu posso destruir vocé. Ou posso destruir a mim mesma. Posso me
tornar completamente irresponsavel e destruir qualquer coisa ao meu redor. Quem é que
pronuncia a frase "I May Destroy You"? Como para todo o resto, quero deixar a liberdade de
interpreta-lo autonomamente. Eu ndo tenho uma resposta certa, e € neste espaco de
incerteza que quero estar como criativa». As nuances dessa incerteza desejada, procurada,
nao por acaso contrastam com as cenas do episédio intitulado "As redes sociais sao uma
6tima forma de se conectar”, em que Arabella explora o poder das redes sociais que nao
admitem insegurancas. No mundo online tudo é certo, é certo ou errado. Quando Arabella
descobre que seu caso foi encerrado pela policia, aquela dor ndo expressa encontra nas
redes sociais o canal de desabafo mais imediato. A recompensa é altissima, mas o ruido
gerado, a pressao do engajamento, da necessidade de produzir continuamente conteudos e
participar nos debates em voga, provocam ansiedade e afetam a saude. Arabella sofre de
pressao alta por causa do estresse. A adulagao, a devogao, transbordam para o real
criando uma falsa imagem de si mesma; e as redes sociais, e o feminismo filtrado através
delas, fornecem ferramentas precisas para alimenta-la: uma linguagem com palavras de
ordem bem precisas, praticas e modos difundidos de intervengcdo e comentario. Arabella |é
a palavra doxing e tem que procurar no Google: é a pratica de publicar online o enderecgo do
préprio agressor. Uma lagrima escapa, e ndo sabemos se é a dor reprimida dela, mais um
dos envelopes cheios de memodérias dolorosas que ela fecha com forga e enfia sob a cama,
como costuma fazer, ou a consciéncia de ter ido longe demais. Coel nos faz perceber toda a
ferocidade na avalanche das interagdes sociais, e a facilidade com que, perseguidos por
essa avalanche, se pode perder de vista os proprios pontos firmes e correr rapido demais —
um ritmo impossivel para pensar claramente — mas mantendo ainda assim a postura da
extrema seguranca de si exigida pela vida online. As redes sociais podem ser uma incrivel
ferramenta para fazer as pessoas se sentirem finalmente conectadas, amadas, encorajadas
ou podem se tornar uma ferramenta destrutiva e autodestrutiva. Muitas vezes, ambas as
coisas ao mesmo tempo. Definir-se vitima/sobrevivente online e organizar todas as
atividades em torno de uma identidade que se torna quase monolitica coincide com a
conquista de um poder que mantém outras pessoas presas, aquelas que se reconhecem no
mesmo relato da violéncia de género, finalmente reconhecida, ndo mais silenciada. Esse
poder pode ser facilmente ampliado e levado ao extremo. A vitima/sobrevivente se torna
uma criatura santificada, nunca contradita, justificavel em qualquer acdo. E aqui que Coel
explora a evolugao dos discursos online em torno das denuncias publicas de abuso no
pos-#MeToo, e se pergunta como todo esse trabalho emocional, no final, afeta ou as vezes
interfere no processo de cura. As denuncias nas redes sociais, comumente conhecidas
como call out, nascem para expor publicamente homens poderosos que cometeram
violéncia, mas sao tao eficazes que se tornam um modo comum de interagao, nao uma
excecao, mas a regra. E podem ser dirigidas também a pessoas préximas, de mesmo nivel,
partes de comunidades afins. Durante a pandemia, essa necessidade de gerar trafego em
torno dos conflitos tornou-se evidente. E os conflitos online tém como efeito colateral, mais
ou menos procurado, atrair milhares de seguidores, um retorno tao vantajoso que as vezes
obscurece o preco. Em 2020, adrienne maree brown publica um texto intitulado
«Unthinkable Thoughts: Call Out Culture in the Age of Covid-19». O artigo gera um amplo
debate e leva ao nascimento de um livro intitulado "We Will not Cancel Us. And Other
Dreams of Transformative Justice". Junto com as cenas de IMDY, as palavras de adrienne



maree brown sao a representagao perfeita daquele desconforto que senti em Barcelona,
quando o grupo feminista externo ao processo transformativo decidiu que era necessario
seguir os caminhos conhecidos diante do abuso de Bernat: expor, na familia, no trabalho,
no bairro. Desconforto que se repetiu em todas as experiéncias semelhantes anteriores,
como as cadeias de WhatsApp que ndo encontravam outra reagao sendo os comentarios
sarcasticos de outros homens. E ao voltar a esse trecho de vida real, me invade um tremor.
Porque sei bem que a chamada cancel culture € um enquadramento usado pelas direitas
mais grosseiras, e ndo s, para silenciar a necessidade generalizada de justica social. E o
«nao se pode mais dizer nada». Mas é real também o desconforto que ressurge
pontualmente diante de chamadas online, exposi¢des na praga publica de pessoas que, no
fundo, sao afins. Chamadas muitas vezes desnecessarias, diante de crises e conflitos que
poderiam ser uma oportunidade para repensar as formas como nos relacionamos, que
drenam todas as energias que poderiam ser gastas na busca de alternativas.

Durante a pandemia, esta pratica tornou-se exasperante. Escreve adrienne maree brown:
«Notei uma tendéncia punitiva a enraizar-se e a prosperar nos nossos movimentos. Senti
que estavamos a perder a capacidade de distinguir os aliados dos opositores, que
estavamos a perder a nossa capacidade de gerar pertengay.

A exposicao publica ja ndo diz respeito apenas a homens poderosos, ndo € mais, como
escreve precisamente adrienne maree brown, «uma estratégia brilhante para pessoas
marginalizadas combaterem o poder, uma forma de pressionar corporagoes, instituicoes e
abusadores por parte de individuos ou grupos oprimidos que ndo conseguem parar a
injustica ou exigir responsabilizagcdo sozinhos», mas envolve pessoas comuns, proximas,
talvez empenhadas nas mesmas lutas. E acredito que, uma vez que isto fique claro, seja
possivel finalmente abrir espagos e desenvolver a capacidade e a honestidade de distinguir
os objetivos de quem usa a cultura do cancelamento para avangar uma agenda repressiva —
ou, pelo menos, uma idiossincrasia mal disfarcada para as formas do ativismo
contemporaneo — daqueles de quem tem vontade de parar e entender o que esta a
acontecer-nos e de que forma certas praticas estao a sabotar e influenciar a eficacia das
nossas lutas.

As chamadas online, que se tornam rapidamente virais, sdo hoje utilizadas também para
«humilhar e envergonhar as pessoas diante de mal-entendidos, contradi¢des, conflitos ou
errosy, escreve ainda adrienne maree brown. O que é isto sendao uma deriva punitiva que
se impde como Unica solugao? A grandeza de IMDY esta também em afirmar e tornar
visivel o poder destrutivo dos novos meios de comunicacio, e demonstrar que a dor e o
trauma podem distorcer as perspectivas e conduzir-nos a decisées completamente em
contraste com o bem-estar pessoal e coletivo. Quando Arabella se desconecta das redes
sociais, recupera as nuances de sentido que havia perdido pelo caminho. Sem ser didatica
nem moralista, Coel demonstra que o caminho para a cura nao prevé certezas, mas
momentos as vezes desagradaveis que s6 podem ser enfrentados muito longe da realidade
cortada a direito das redes sociais. SO depois de apagar todas as suas contas, Arabella
encontra tempo e maneira de abrir os envelopes fechados debaixo da cama, onde
escondeu recordacdes que nao queria mais lembrar, sensagcdes que nao queria ter
experimentado, e reencontra a criatividade de pensar nos finais alternativos da sua historia.
Isso s6 pode acontecer entdo: quando a histdria do seu abuso volta as suas maos, quando
recupera o controle que havia perdido no momento em que se entregou a policia. Ao



apresentar diferentes finais paralelos, ativa-se uma espécie de jogo de espelhos entre a
vida de Arabella, a da autora Coel e as aventuras da protagonista do livro que Arabella esta
a escrever.

Os finais alternativos de IMDY nao sao apenas artificios cinematograficos, mas mostram o
amplo espectro de possibilidades concretas diante de um abuso. No primeiro final, a raiva
de Arabella toma conta e, com a cumplicidade das suas amigas, ela encontra e finalmente
mata o seu agressor, deixando-nos a questao: quem é agora o criminoso? Num outro
cenario, 0 seu agressor acaba por revelar os seus traumas de infancia, declarando ser ele
préprio uma pessoa abusada. Arabella convida-o para sua casa e conforta-o. Ele responde
dizendo: «Se nao tens medo de mim, eu ndo sei mais quem devo ser». Sem a violéncia, o
agressor ja ndo sabe mais identificar-se, e Arabella concede-lhe escuta e compreensao e
juntos investigam as raizes da violéncia até aos abusos sofridos no passado pelo homem. E
o final que d4 ao homem o espaco de uma transformacao. E o que talvez mais se aproxima
do cenario de um processo reparativo ou transformativo. Embora num cenario possivel
apenas na ficgdo cinematografica, onde certamente estdo ausentes todas as figuras e
pressupostos que seriam necessarios.

Num outro final, a diretora mostra-nos o quao desorientadora seria a classica cena de um
flerte no bar se a protagonista tivesse o controle, se os papéis de género fossem invertidos:
€ o homem que dancga e se esfrega na mulher, € uma mulher que oferece uma bebida ao
homem. E, ao mudar os papéis, muda também a percepc¢éo do poder a que estamos
habituados nas relagbes. Uma mulher que oferece uma bebida a um homem néo carrega
consigo a ideia de que quer fazer-lhe mal, um homem que se esfrega dangando numa
mulher parece n&o carregar consigo todos os «ela pediu por isso» a que estamos
habituados.

No ultimo final, Arabella fica em casa com o seu colega de quarto, manso e solitario,
escolhendo refugiar-se na amizade e provavelmente preparando-se para o langamento do
seu livro. O circulo fecha-se e liga-se ao inicio da historia.

N&o posso deixar de notar que em nenhum destes cenarios controlados pela protagonista a
prisdo € uma opgao, eliminada em primeira instancia pela incompeténcia das forgas policiais
gue ndo conseguiram encontrar o seu agressor, mas também marginal em relagcédo a busca
de justica e de sentido.

Em duas latitudes completamente diferentes, com pontos de partida e chegada
seguramente diferentes, a historia de Arabella e a de Mar concentram muitas energias num
tema crucial: ndo deixar que outros definam o sentido da prdpria historia, pois a perda
desse controle pode prejudicar o processo de cura. S6 tomando as rédeas da situacao,
pedindo ajuda e apoio segundo os seus proprios tempos, as duas mulheres conseguem
fechar o circulo ou, melhor, deixar que mil outros se abram, na forma de alternativas,
prontas para desafiar o que é dado como certo.



Novas masculinidades (172 — 192)

Volto mais uma vez para "I May Destroy You" para falar sobre o personagem de Kwame, o
melhor amigo de Arabella. A ele, Coel confia as ansiedades, as alegrias e as tensdes de um
jovem gay da geragao milénio, que entrelaga a exploragao de sua sexualidade e intimidade
com as dindmicas dos aplicativos de namoro como o Grindr. Em certo momento, porém,
Kwame conhece Malik, ou melhor, seu pseuddnimo "hornyman808", e um encontro que
deveria ser apenas de sexo casual se transforma repentinamente em violéncia. Malik
ordena que Kwame se deite, entdo o empurra para a cama € o violenta. "O que posso
fazer? Sou um garoto mau", diz a ele quando finalmente o solta. Kwame sai do apartamento
e depois do prédio, abalado e confuso. Por causa da obrigagao internalizada de
corresponder a imagem da masculinidade negra sempre forte e imperturbavel, Kwame
ficara preso por um bom tempo na dificuldade de admitir que sofreu violéncia. Levara meses
para ele compartilhar com uma de suas melhores amigas e muito mais tempo para
reconciliar-se com a ideia de que algo realmente traumatico aconteceu com ele. Dado que a
policia ndo dara importancia ao seu relato e considerando a escassa recompensa social
que receberia por se expor como sobrevivente (afinal, ele é tudo menos a vitima perfeita), a
dificuldade de Kwame em lidar com sua dor aumenta. O contraste surge da proximidade
com Arabella, que, enquanto isso, esta construindo sua imagem social em torno de sua
experiéncia traumatica, entre as ondas daquela tempestade de estimulos em que a
deixamos algumas paginas atras. A resposta ao trauma de Kwame é igualmente erratica e
caotica, mas nao recebe nenhum apoio incondicional; seu processo de lidar com o trauma é
uma experiéncia mais solitaria. Esses trés retratos parecem estar muito distantes um do
outro, sdo homens que vém de tempos e geografias diferentes, que vivem opressdes e tém
ambicdes e sonhos completamente diferentes. Mas o que tém em comum um homem
subalterno do Sul da ltalia, as vezes dificil de lidar no circulo intimo de sua familia, um
escravista escocés do século XVIII que exerceu violéncia em todos os aspectos de sua
vida, e um jovem da Londres de hoje lidando com pressdes e opressodes identitarias e
sociais, é a dificuldade de se sentirem, verem-se, serem percebidos como vulneraveis. E o
fato de que ndo ha outro modo para eles serem homens senao através do distanciamento
de seus sentimentos e, as vezes, até dos sentimentos das pessoas ao seu redor. Talvez
Kwame seja 0 unico com acesso a uma saida: porque esta ao lado de amigas que, neste
exato momento, estdo trabalhando em si mesmas, mesmo que desajeitadamente, mesmo
que tenham muito a aprender, e porque mesmo que Kwame esteja encaixado em certas
expectativas como homem negro, como homem gay ele sempre pode escapar de outras. E
a oportunidade surge com outro de seus encontros arranjados no Grindr, a partir de um
encontro que interrompe o ciclo, alguém que coloca o dedo na pec¢a que nao para de girar
em busca de algo que ndo se sabe bem o que é. E um homem que n3o pede sexo, mas
prepara comida para ele, faz perguntas sobre sua vida, o convida para uma exposi¢cao: nao
responde a mesma frenesi dos encontros habituais, quer entender como se conectar no
nivel da intimidade. E é a esse homem que Kwame finalmente consegue pedir o que
realmente precisa apés o trauma do estupro: um simples abrago, um momento de cuidado.
O sentido de invulnerabilidade é um pedido implicito que a sociedade faz aos homens,
como se fosse a unica forma de interagir, a Unica esperada, muitas vezes até transversal a
classe, porque ninguém os chamou para prestar contas de suas agdes ou investigou e
explorou como esse trago estava se desenvolvendo: nem as mulheres nos circulos intimos,
para meu avd; nem a sociedade como um todo para Sir John Wedderburn, uma sociedade
baseada na mesma dominacgao capitalista e racial que ele expressa em menor escala nos



relacionamentos domésticos; nem as amigas para Kwame, especialmente quando tém
dificuldade em perceber que ele também sofreu um trauma. O sentido de invulnerabilidade
dos homens é um dos requisitos fundamentais do patriarcado. Em 2004, bell hooks escreve
"A Vontade de Mudar", um livro nascido para "imaginar alternativas para a masculinidade
patriarcal", e € com essa urgéncia que a autora decide falar sobre os homens e seu
relacionamento com o amor. Nestas paginas, hooks argumenta que o feminismo, ou pelo
menos alguns feminismos, as vezes tiveram dificuldade em lidar com os sentimentos dos
homens, e essa dificuldade foi parte da impossibilidade de imaginar uma nova sociedade.
hooks escreve: "Nos primeiros escritos do feminismo radical, expressava-se raiva e até ddio
pelos homens, mas n&o havia nenhum esforgo sério para propor como lidar com esses
sentimentos, para imaginar uma cultura de reconciliacdo em que mulheres e homens
pudessem se encontrar e imaginar um terreno comum. O feminismo militante autorizou as
mulheres a liberar raiva e ddio contra os homens, mas n&ao nos permitiu falar sobre o que
significava amar os homens na cultura patriarcal, entender como poderiamos expressar
esse amor sem medo de sermos exploradas e oprimidas". E claro que n&o é necessario ser
homem para colaborar com o patriarcado, todos os géneros se expressam em uma cultura
que incentiva a amplificacdo do poder masculino e nem sempre conseguem escapar disso.
No entanto, modificar essa cultura pode ser impossivel sem um trabalho com os homens e
sem o trabalho dos homens. "Os relacionamentos dependem da capacidade de reparar as
rupturas inevitaveis": é Carol Gilligan quem fala. A professora de Humanidades e Psicologia
Aplicada da Universidade de Nova York € uma das vozes no documentario "Beyond Men
and Masculinity", dirigido por Alex Gabbay em 2020, que investiga o distanciamento dos
homens de sua prépria vulnerabilidade e emotividade. Esta perda de conex&o ocorre na
total indiferenca e ndo se reconhece mais a gravidade disso. Hoje finalmente podemos falar
sobre violéncia de género, mas ainda ndo somos capazes de entender de onde vem, n&o
apenas nos homens individuais, mas coletivamente. Gilligan diz que as criangas comegam
cedo a perceber uma perda de conexao com outras pessoas, 0 que nao acontece com as
meninas: geralmente é permitido as meninas pedir e receber carinho e atengao dos pais e
expressar abertamente suas emogdes até a idade adulta. As criangas é exigido, cada vez
mais insistente com o passar dos anos, que nado chorem, que sejam independentes, que
reprimam a necessidade de contato, e é ai que, quando desejam e ndo podem expressar
isso, comegam a sentir um sentimento de perda. E a sentir vergonha desse desejo que
aprendem lentamente a reprimir. Com o tempo, o afastamento do mundo emocional para
muitos se torna total, e nesse ponto é quase impossivel restaura-lo. Esse afastamento torna
o relacionamento irreparavel, diz Carol Gilligan, e reconhece nesse passo uma questao
critica, que conecta a vida individual a coletiva. Se os homens ndo conseguem mais sentir
empatia, tomam decisdes que ndo levam em conta os sentimentos dos outros, e é ai que
"todo tipo de opresséao ¢é possivel". Gilligan se refere ao surgimento de autoritarismos e
fascismos e, em geral, a violéncia difundida: "O patriarcado mina o que é essencial para a
democracia. A democracia é baseada em premissas de igualdade: todas as vozes devem
ter o mesmo peso. Mas se uma for mais forte do que a outra, os conflitos ndo podem ser
resolvidos em um relacionamento. Nesse ponto, a voz mais forte vencera". Segundo a
autora, ser homem hoje significa sentir-se em um degrau superior as mulheres. E quando
as mulheres e todos os outros sujeitos que nao séo os homens dominantes buscam
igualdade, essa busca é percebida como uma ameaca a virilidade. E entdo: "Se a virilidade
esta ameacada, a violéncia é iminente. E um quebra-cabeca que precisamos resolver". Por
isso, afirma Gilligan, é necessario entender como implementar a mudanga sem causar mais
violéncia, sem desencadear o restabelecimento da estrutura patriarcal. Nessa desconexao



dos sentimentos dos outros reside provavelmente a dificuldade mais aguda de trabalhar
com os homens, porque para um homem n&o é imediato o reconhecimento de seu impacto
no mundo. Isso € amplamente demonstrado pelo trabalho com os homens nos processos
de responsabilizac&o, cheios de solavancos e hesitagdes, regressdes e negacodes. Leva
muito trabalho reabrir 0 espago da emotividade, exatamente porque foi negado por tanto
tempo: quando o prestigio e o poder conseguem erguer muros suficientemente altos e
impenetraveis, é possivel passar uma vida inteira sem ter ideia dessa perda de conexao,
sem ser mais afetado por nada. E como Mithu Sanyal também observa em "Rape: From
Lucretia to #MeToo", ignorar tudo isso € um erro: "No debate sobre violéncia sexual, &
importante ndo subestimar como os homens foram alienados de suas sensagdes e
sentimentos, porque pessoas em contato com seus sentimentos sdo mais capazes de notar
os sentimentos nos outros e, consequentemente, respeitar seus limites". Mas é bastante
dificil passar o longo tempo necessario para a transformacgao ao lado de alguém que nao
tem ideia da natureza do privilégio que encarna e da opressao que muitas vezes perpetua.
E por isso que geralmente o que se faz com os homens é um trabalho em duas fases:
primeiro um processo de educacao e formacéao, depois um processo terapéutico. Primeiro o
conhecimento da cultura que criou essa masculinidade tao inclinada a violéncia e depois a
reflexdo pessoal: 0 que ha em mim dessa cultura, como posso eu desativar e desertar pelo
menos um pouco disso tudo? Apesar de ser um trabalho extremamente tortuoso, ja
comegou, em varios niveis, com varias abordagens, com mais ou menos sucesso. Talvez
essa relagcao entre os homens e o resto do mundo n&o seja realmente irreparavel. Ou pelo
menos alguém esta tentando lancgar as bases para entendé-la.

Negli ultimi anni si inizia a sentire parlare di circoli di autocoscienza maschile e di uomini
femministi. E a volte mi chiedo: ha senso che gli uomini si definiscano femministi? Andrés
Montero, Presidente della Sociedad Espafola de Psicologia de la Violencia, dice: "Um
homem pode "estar no feminismo", mas nao "ser feminista". E continua: "Se um homem,
provavelmente em contato com o feminismo, fosse suficientemente consciente do modelo
social no qual foi educado e do seu papel no sistema patriarcal; se, além da consciéncia,
tivesse aprofundado a teoria feminista; se, apds o aprofundamento, tivesse realizado um
constante exercicio introspectivo e corretivo para erradicar praticas consolidadas e
recorrentes de pensar, sentir e agir; e se além disso se engajasse em seus comportamentos
diarios em acdes diarias para a igualdade de género... se todos esses condicionais se
cumprissem, talvez entao teriamos um homem que se aproxima de estar no feminismo".

Segundo Montero, os homens que se declaram feministas deveriam refletir mais sobre o
significado dessa autodefinicado e manter uma certa cautela e uma vigilante autocritica,
porque "como acontece em todo sistema de opressao, quem detém privilégios pode tomar
consciéncia deles e deixa-los para tras, mas esses privilégios se expressam em
automatismos comportamentais que nao sao faceis de reconhecer". Montero da exemplos
praticos de comportamentos masculinos bastante comuns: "Sera dificil para ele aceitar
mulheres dirigindo e manter um perfil subordinado ou secundario; custara a ele pensar que
o conhecimento ndo € dele, mas delas; ele tera que se esfor¢car muito para permitir que as
mulheres expressem suas opinides, ouvindo-as e ndo assumindo a liderancga; ele sera
constantemente assolado por impulsos egocéntricos de protagonismo; em pouco tempo,
pensara que ja sabe o suficiente sobre o feminismo; e, em ultima analise, acabara exigindo
ser o exemplo e o modelo de algo". Montero diz que isso ndo faz justica as excecoes,
sempre havera, mas o homem que se declara feminista "continua programado no



patriarcado e, mais cedo ou mais tarde, manifestara tiques comportamentais e habitos
téxicos, que destacam que, longe de ser, ainda esta".

Pelos motivos listados por Montero, e ndo apenas por eles, a insisténcia em se apegar a
palavra feminista as vezes me preocupa. Porque o rétulo em certos casos parece funcionar
como um mecanismo de defesa - "olha, eu sou feminista!" - e porque quando comegamos a
ir fundo, percebemos que trabalhar em si mesmo é um processo longo, cheio de recaidas,
feito em espacos desconfortaveis, que € um pouco o trabalho que cabe a quem quer
entender uma experiéncia que nao vive na propria pele. Entdo, qual é a prioridade, poder se
dizer feminista ou o desejo de alcancgar um resultado util e compartilhado?

Os homens que se declaram feministas sdo mais desejaveis em certos ambientes, como se
se destacassem mais porque a desercao da cultura patriarcal ainda €, no final das contas,
rara. Os homens que falam publicamente sobre feminismo, que se mostram pais atenciosos
ou que realizam tarefas domésticas recebem elogios e apreciacdo, como se ainda hoje
fosse algo inesperado.

Na Catalunha e no Pais Basco, os circulos de autocoscienza masculina sdo uma realidade
ativa e difundida, e também é mais difundida a ideia de que na verdade, olhando mais de
perto, ndo se trata exatamente de um passeio, mas de um trabalho nem sempre agradavel
e que certamente nao traz muitos beneficios.

No grupo Alcachofa, onde Azpiazu milita ha alguns anos, ha homens muito diferentes,
especialmente em termos de identidade e orientacdo, embora todos sejam do Norte global.
Em seus encontros, eles escrevem textos que depois Iéem juntos, refletem sobre o
significado das palavras, de certos sentimentos e medos, sobre o que podem e ndo podem
fazer como homens, e sobre o que significa se definir como tal. Eles tentam trabalhar em
questdes centrais como privilégio, consentimento e sexualidade, e questionam sua relagéo
com a violéncia e com o feminismo. As vezes, sdo convidados por outros coletivos a
compartilhar suas experiéncias. Azpiazu lembra com carinho uma das licdes mais
importantes que aprendeu com esses encontros, ou seja, 0s muitos comentarios de seus
companheiros de grupo pedindo para ele nao falar por muito tempo. Até hoje, para se
lembrar disso durante os encontros e apresentagdes de seu livro, Azpiazu configura um
temporizador ou leva um post-it consigo que o lembra de parar: "Callate un rato, anda!".

Como que para dizer, a consciéncia do espago que 0os homens ocupam nas conversas deve
ser enfrentada e compartilhada mesmo entre os homens, parando de normaliza-lo.

Apds um periodo de discussdes e debates internos, o grupo decide se abrir para a esfera
publica e comecgar a "fazer algo". Os homens sao convidados para festas alternativas em
Sant Andreu e entrevistados pela revista Masala, uma revista de informagao, denuncia e
critica social de Ciutat Vella. Essas aparicbes causam muito alvorogo, Alcachofa comeca a
receber alguma atencao da midia, e os convites para intervengdes publicas se multiplicam.
Os membros do grupo comegam a perceber que seria muito facil aproveitar esse interesse:
seria suficiente aprender algumas coisas sobre feminismo de cor e ir por ai recitando-as
como um mantra, sem se atualizar ou discutir com ninguém. Azpiazu descreve 0s
sentimentos que ele e alguns outros membros do grupo tém quando percebem que estéo
indo na dire¢do oposta a que procuravam: surpresa e forte desorientagcao. Em suas
reunides, os homens do Alcachofa falavam sobre desempoderamento, ou seja, o fato de
refletir sobre si mesmos significava ceder poder, visibilidade, questionar-se, e parece que



agora esta acontecendo exatamente o contrario. E nesse ponto que Azpiazu langa as bases
para uma discussao sobre a visibilidade dos grupos de homens e sobre os riscos envolvidos
em alcanca-la.

Em 2008, ele volta ao Pais Basco e durante suas pesquisas comega a observar como os
homens se relacionam com o feminismo, as diferengas com a Catalunha nas iniciativas
sobre o tema e qual contribuicido ele proprio pode dar ao debate. Ele comecga a observar a
representacao do "bad boy" nas produg¢des audiovisuais, consciente de quanto isso é
influente entre os jovens, e a se perguntar se algo mudou em relagdo a alguns anos atras.
Com todos esses insights em mente, ele comeca a escrever seu livro. Até mesmo a prépria
publicagéo de um livro sobre masculinidade representa algo para se refletir. E a mesma
contradicdo sobre a visibilidade que reaparece de outras formas, mas que o sociélogo
expressa abertamente durante suas reunides. Ele quer fazer algo util com isso, como usar a
exposicao midiatica para falar sobre os riscos mais comuns enfrentados ao trabalhar em
grupos de homens e compartilhar algumas ideias para quem embarca nessa jornada.
Porque abandonar a masculinidade hegeménica n&o é o fim do trabalho.

Nos primeiros anos de 2000, no Pais Basco, havia pelo menos uma duzia de grupos de
homens ativos online que promoviam debates publicos. No mesmo periodo, um programa
do governo chamado Gizonduz foi financiado, uma iniciativa do Instituto Vasco da Mulher -
Emakunde ainda ativa hoje, com o objetivo de envolver os homens em processos de
autocoscienza e participacao, e lidar com a desigualdade de género. Azpiazu, como
pesquisador, comega a se interessar muito por essa iniciativa em seu pais, analisando suas
caracteristicas e participagdo. Mesmo aqueles grupos convocados pelo governo local
alcancam uma visibilidade muito alta e recebem leituras sensacionalistas e triunfais da
midia. Os grupos sao frequentados principalmente por homens heterossexuais brancos,
observa Azpiazu, interessados principalmente na questdo da paternidade, muito mais do
que os homens no grupo barcelonés, que ¢é diferente e mais variado em composigao. A
discussao sobre paternidade se resume a satisfacdo de se sentir envolvido nas tarefas
domeésticas, buscar as criangas na escola, fazer compras, lavar louga. O sociélogo observa
que a discussao sobre masculinidade parece mais facil de iniciar e mais participativa
quando se trata de crescimento pessoal, satisfagao individual, e se afasta de ser uma
questao de justica social. O risco concreto nesse caso é que se torne uma moda. E modas
sdo naturalmente passageiras: quando deixam de ser atrativas, sdo abandonadas.

As criticas de Azpiazu visam evitar que a discussao sobre masculinidade se torne um
reflexo em um espelho que ndo mostra nenhum defeito, que serve apenas para aumentar o
capital pessoal, o dos jovens homens contemporaneos que se veem e se descrevem como
iluminados. Uma das questbes a serem consideradas é a relacdo que os homens tém com
a masculinidade hegemonica. Assim como a mulher ndo € um sujeito universal, 0 homem
também n&o é, e a classe, a raga ou caracteristicas percebidas como virilidade definem as
relacbes de poder dentro do mesmo género. Foi em 1982 que Raewyn Connell introduziu
pela primeira vez o conceito de masculinidade hegemonica, ou seja, aquela que exerce
poder.

Isso ocorre porque o bindmio masculinidade/feminilidade, tao rigido e binario, ndo era mais
suficiente para descrever o espectro complexo de todas as interagdes entre géneros e
relacbes de poder. A masculinidade hegeménica tem seu impacto, o mais deletério de
todos, mas também existem muitas outras formas de masculinidade, aquelas que, como



observa Connell, ndo sdo recompensadas pela sociedade, que as considera menos
desejaveis. Azpiazu, no entanto, contra-ataca e diz que o modelo de virilidade que é tomado
como exemplo quando se fala de masculinidade hegeménica é quase caricatural, e para os
homens torna-se facil evitar identificar-se e declarar: "N&o todos os homens", "ndo eu".
Quando um homem musculoso, que nao se importa muito com a aparéncia, que se
expressa de forma considerada vulgar, pouco apresentavel, porque é impréprio,
considerado grosseiro em seus comportamentos, torna-se violento, agressivo em suas
atitudes ou acdes, ndo ha dificuldade alguma em reconhecer seu machismo. Mas diante de
alguém que abusa de seu proprio poder usando ferramentas intelectuais, por exemplo,
alguém capaz de controlar e manipular apenas com palavras, a questao se torna mais
complicada. Se o homem machista é apenas aquele que corresponde a primeira imagem,
entao todos os homens que se afastam disso terdo muita dificuldade em perceber que
fazem parte do problema, e sera facil para eles se distanciarem. O estereétipo é muito forte
para servir de espelho. Um trabalhador da construcgdo civil do sul da Italia, com maneiras
grosseiras e com apenas educacgao basica, ndo necessariamente tem comportamentos
mais machistas do que um professor universitario de uma prestigiada universidade do norte,
bem vestido e respeitado por todos. Um jovem negro alto e muito atlético da periferia de
Roma n&o é necessariamente mais machista do que um jovem branco e magro de classe
alta do centro de Milao. Sao esteredtipos que poucos tém interesse em desconstruir,
especialmente nestes anos em que sdo usados para gerar consenso em torno de politicas
de extrema direita, que agora, a partir de posigdes institucionais na Italia, direcionam as
massas na mesma direcdo de sempre: manter o poder e a dominacao patriarcal. Outro
ponto que Azpiazu sugere para ndo perder contato com o discurso feminista
contemporaneo é nao esquecer das condi¢des materiais. Embora muitos mais homens
estejam refletindo sobre si mesmos, na pratica, o que realmente mudou para as mulheres?
Elas tém mais tempo do que algumas décadas atras? Quantos homens realmente tiram
licenca paternidade? E em areas tradicionalmente masculinas, algo mudou ou a pluralidade
de géneros ainda nao é representada? Certamente, ndo € o suficiente; até uma mulher de
direita pode chegar ao poder e arruinar a vida de muitas outras mulheres, mas a
invisibilidade ndo € um bom ponto de partida para a mudanca. Além disso, enquanto o
feminismo avangou muito nos debates sobre representagao, sdo pouquissimas as reflexdes
masculinas sobre o tema, como se nem fosse percebido. E ainda: quais sao os espagos nos
quais os homens abandonam o companheirismo masculino? Homens que expressam
posicdes feministas em espacgos nos quais essas posigdes sao populares hoje
frequentemente aumentam seu prestigio social. E um fato que gera uma recompensa
imediata, que nao esta presente em espacos desconfortaveis e dificeis, em familia, entre
amigos homens, ou onde ndo ha publico. Nao é por acaso que o discurso da paternidade
responsavel seja um dos mais comuns em grupos de homens, porque, no fim das contas, é
um modelo que traz felicidade e serenidade aos homens interessados em questdes
feministas. Mas o discurso sobre o cuidado dos idosos, por exemplo, tem a mesma
importancia? Ou é percebido como algo que traz menos prestigio e autossatisfagao e,
portanto, & menos abordado? E preciso comegar de algum lugar, e Azpiazu ndo nega nem
subestima o trabalho desses grupos, mas também propde evolugdes praticaveis, uma das
quais é a criagao de lagos tangiveis com o feminismo e com espacgos feministas. Sem
esperar que as mulheres fagam o trabalho de orientar os homens na direcao certa, mas
questionando continuamente os perigos do autorreferencialismo. Por exemplo, mantendo-se
atualizado sobre a agenda politica feminista, sobre o que esta sendo discutido, os
progressos e a perda de direitos em curso, as batalhas sendo travadas, e acompanhando o



ritmo fazendo um trabalho paralelo. Azpiazu cita, por exemplo, a questdo da guarda
compartilhada dos filhos, uma questdo que com muita frequéncia cai nas maos da chamada
"Manosfera", uma rede online mais ou menos estruturada de comunidades masculinas que
culpam as mulheres e as feministas por todos os problemas da sociedade. Sdo espagos
obscuros nos quais a misoginia se transforma em assédio organizado e em um claro
desenho de narrativa cultural antifeminista. A Manosfera dedica atencéo especial a essas
ferramentas legais que podem ser usadas em beneficio préprio para desacreditar as maes e
garantir poder sobre elas. Um dos principios que na Italia é frequentemente
instrumentalizado € o da coparentalidade, uma norma introduzida no ordenamento juridico
italiano em 2006 pela Lei n. 54, e depois ratificada pela Corte de Cassacgéo. A norma
consiste na ideia de que os filhos de pais separados tém "o direito de manter uma relagao
equilibrada e continua com cada um deles, de receber cuidados, educacgao e instrugao de
ambos e de manter relagdes significativas com os ascendentes e parentes de cada ramo
parental". Portanto, a guarda compartilhada deve sempre ser preferida a exclusiva. O
relacionamento com os filhos deve ir além da conflituosidade dos pais, mas a parte
problematica esta justamente neste ponto: a natureza dessa conflituosidade, as relagdes de
poder existentes entre as partes, a possivel disparidade de condigcdes materiais Nao sao
consideradas. Em vez disso, afirma-se uma equivaléncia absoluta e bastante ingénua na
divisdo das responsabilidades em situa¢des de conflito entre os pais: as partes em conflito
sao consideradas perfeitamente iguais. E em uma sociedade onde temos picos tao altos de
violéncia masculina, tratar este assunto superficialmente significa, na verdade, ser camplice
de possiveis manipulacdes do sistema judiciario. Nao é dificil imaginar como um principio
que soa razoavel na teoria, na pratica, se transformou em uma ferramenta frequentemente
usada por homens separados como uma arma de chantagem contra as ex-esposas. Na
Manosfera, também se desenvolvem instrumentos legais que, em certos casos, ganham
terreno na opinido publica, como a suposta sindrome de alienagao parental (frmemente
rejeitada por uma recente decisdo da Cassagao, mas que ja se estabeleceu nesse
imaginario), até mesmo a figura da mae malévola. Ambos sdo exemplos italianos, mas os
principios estao espalhados por todo lugar. E um mundo de homens que fabricam
patologias e condi¢cbes que encontram eco em uma cultura profundamente miségina, assim
como na ignorancia e distracdo geral. E também dessas derivacdes que Azpiazu fala
quando menciona a espinhosa questado da custddia conjunta e quando questiona os grupos
que encontra sobre como desconstruir a toxicidade desse ativismo contra as mulheres. Sao
necessarias energias, tempo e atencao; a situacao ja é muito grave, mas, como Azpiazu
afirma, é algo em que se pode focar nos grupos de homens envolvidos no feminismo.
Concordo com ele sobre a necessidade de uma mapeamento muito pratico dos problemas.
Ainda nao existe um discurso sobre custddia conjunta que deixe de se basear na posse e
na dominacgao da infancia, e comece a lidar com questées materiais como a divisdo do
trabalho doméstico, o cuidado com as relacdes e a capacidade de resolver conflitos nas
familias. Em relacdo a Manosfera em geral, sdo necessarios observadores, estudos e
praticas de saida organizadas por outros homens. Por enquanto, parece que estao
aumentando as analises e consideragdes sobre sua natureza e os métodos com que se
organiza na rede. Os grupos de autoconsciéncia masculina estao aumentando em numero,
mas para a grande maioria dos homens, € uma experiéncia muito distante de seu horizonte.
O que frequentemente serve como catalisador é a influéncia de outros homens que ja
trabalharam muito consigo mesmos e conseguem aproximar outros. Muitos homens nunca
tiveram espacos reais de confronto, escuta ativa e compartilhamento, nunca puderam
explorar o altissimo potencial de transformacao de um trabalho de desconstrugcéo ou



terapéutico. As vezes, apenas pela dificuldade de se considerarem vulneraveis. Essa
dificuldade torna os grupos onde prevalece a demonstragcao de forga muito mais atraentes,
em continuidade com a cultura dominante. Sergio Barrientos é um facilitador, treinador e
terapeuta, com vasta experiéncia no papel de liderangca em projetos de justica social, e é
membro fundador do Go Deep Project, que ha anos se dedica a esclarecer a relagao entre
homens e violéncia.

Barrientos é autor de uma obra auto-produzida, meio visual e textual - ndo sei se definir
como ensaio, histéria em quadrinhos, instrumento educativo: "About Men" é todas essas
coisas juntas - projetada para investigar as razdes que impedem os homens de aceitarem
criticas e de assumirem a responsabilidade por seu uso e abuso de poder. Uma
investigacao que Barrientos tenta conduzir comeg¢ando consigo mesmo. Como em uma
espécie de diario, ele anota ou ilustra as reagcdes emocionais em situagdes de gatilho, de
estresse. Ele descreve também a facilidade com que, sendo homem cis, pode evitar se
relacionar com este trabalho. Ser homem é exatamente o oposto de enfrentar a dor, evitar
dificuldades: "Sendo homem, e especialmente branco, posso fugir sempre que quiser, posso
escapar das minhas responsabilidades". Sdo as primeiras notas com as quais Barrientos
inicia sua investigacao, baseada em episddios banais de sua vida cotidiana, como um
comentdrio pouco amigavel, mas bastante inofensivo. "Vocé conseguiu se sujar de novo!",
diz alguém a ele. Nesse ponto, comecga a esséncia de seu trabalho: ouvir as reacdes fisicas
e emocionais. Barrientos para e tenta entender o que sente em seu corpo e em sua mente.
E se pergunta: Em que momento é dificil para mim receber uma critica, um feedback
negativo? O que acontece no exato momento em que o recebo? Tudo isso acontece s6
comigo? Tem a ver com o fato de ser homem? Bem, algo acontece com ele, € néo é
inicialmente compreensivel: a tenséo e a propensao ao conflito aumentam, raiva e irritagao
se intensificam, mas externamente o homem nega que qualquer coisa esteja acontecendo,
a impressao de fora € de uma extrema frieza. Primeira nota importante: a desconexao entre
a reacgao interna e a externa. Barrientos reconhece que esse acumulo sem sentido de raiva
Ihe causa dor, e tem a coragem de conecta-lo a eventos de sua infancia, talvez a traumas
passados. Seu trabalho continua com a busca de conexdes entre reagdes e expectativas
em relagcao a si mesmo, como homem. A dificuldade em se mostrar fraco ou perturbado,
apesar da tempestade emocional interior; a necessidade de abandonar os espacos onde a
critica € expressa; a adogao de um comportamento de ringue: ganhar a batalha ou fugir,
aqui no sentido de evitar e n&o responder, sair pela tangente. Ele reconhece como homem a
pressao para se mostrar poderoso, incorruptivel. Reconhece as reacdes desproporcionais
gue relaciona a uma preocupante incapacidade de lidar com as emogdes que o atravessam.
"O que ha por tras de toda essa raiva?", pergunta-se em "About Men". E, como sugere o
nome de sua organizagao, ele tenta ir mais fundo: "Uma inseguranca essencial, uma
constante necessidade de provar que sou melhor do que os outros. Uma cultura que me
pede para ser de certa maneira sem levar em consideracdo quem eu sou." Os homens
privilegiados em nossa sociedade desfrutam da maior fatia de poder social e estrutural,
continuam a ter reagdes desproporcionais diante de qualquer um que os critique ou os
questione, sentem um senso injustificado de ameacga, contraditorio precisamente pela
quantidade de poder que acumularam historicamente. Sdo os automatismos de que falava
Andrés Montero, caminhos obrigatérios do patriarcado, como em um diagrama de reagdes
mecanicas programadas sem um ponto de partida. E enquanto Barrientos traga os
contornos, sem conhecer a origem precisa, ele recupera a dor dessa conexao perdida com
0 mundo emocional: "A humanidade do homem foi danificada por gera¢gdes devido ao uso e
abuso do poder. A humanidade, a beleza, a espiritualidade da masculinidade foram



danificadas a ponto de quase parecerem néao existir mais." Mas essas conclusdes tao
sombrias s&o na verdade o testemunho de que essa conexao pode ser restabelecida, e que
o relacionamento com o resto do mundo n&o € necessariamente irreparavel. Terminarei com
algumas linhas de outro relato, trechos de um texto escrito por um membro do grupo
Alcachofa, que com palavras diferentes segue na mesma diregéo, fala da mesma ferida: "As
vezes é dificil acreditar em tudo o que resta em mim do homem que sou. E muito mais do
que eu esperava. E quando digo isso, nao quero cair na paranoia ou na autoflagelagao
cristd. E s que, por excesso de confianga em mim mesmo (uma coisa certamente muito
masculina), acabo sempre acreditando que terminei meu trabalho: aqui esta, fiz, mudei.
Como se estivesse enganando meu psicanalista ou algo do tipo. E, bem... as situagdes, os
sentimentos, as pessoas ao redor... estdo me ensinando que, pelo contrario, quantas vezes
mais vou fazer besteira. Quantas vezes mais vou me olhar no espelho e ver coisas que nao
gosto. Mas nao me torturo por isso, pelo contrario, saber que ainda tenho coisas a fazer,
coisas a mudar, significa saber que ainda estou vivo, que o sangue corre e quando acordo
ha sol, e tudo isso me ajuda a ver coisas novas que talvez antes nem tivesse percebido.
Para mim, isso é viver".



